
Wenn du zerbrochen bist
Alexander von Bormann

Gottfried Benn starb am 1. Juli 1956, an jenem Krebs, den er in einem Brief vom 5. Januar des 
Jahres vermutet hatte. Am 6. Januar hatte er dem Herausgeber des Merkur, Hans Paeschke, das 
abgedruckte Gedicht „als ein letztes“ mit der Bemerkung zugesandt: „Sollte es schlecht ausgehn, ist
es mein Abschied für Sie und von Ihnen.“ Im Februar nahm Benn den Vorschlag seines Verlegers 
an, es den Gesammelten Gedichten voranzustellen, und überlegte dabei den Titel „Nachwort“. Es ist
sein Abschiedsgedicht, auch wenn er im März wieder kämpferisch befand: „gefällt mir überhaupt 
nicht“.
Vor diesem Gedicht schweigt jedes Hadern, welcher nun der wahre Benn-Ton sei: das saloppe 
Parlando seiner eher locker gestrickten, alltagssprachlich gebrochenen Gedichte oder das 
schmelzende Melos der Reimstrophen der Abschied nimmt beide Ausdrucksformen zusammen. 
Schon in einem Text von 1916 hatte es geheißen: „Manchmal rauscht es: wenn Du zerbrochen bist.“
Die klaren, gemeißelt schmucklosen Sätze der ersten Strophe setzen den ewigen Zerfall voraus und 
widerstehen ihm mit der lakonischen Form des Grabspruchs. Gewiß ist das auch berlinisch: 
angesichts des Todes keine großen Worte zu machen, jedenfalls keine überflüssigen, die als 
Gerümpel den Text beschweren könnten. Die fünf Namen stehen für Anspruch und 
Selbstbewußtsein des Dichters ein. Wenn die Bettstatt nun „Holz mit Tränenbächen“ heißt, klingt 
das an die (Matthäus-)Passion an. Hatte Benn früher für „die Unwirklichmachung des 
Gegenstandes, seine Auslöschung“ plädiert, so wird nun, auf dem Krankenlager, das Bett höchst 
gegenständlich bedeutsam. Es verbindet als Hauptmotiv die drei Strophen und erinnert an die 
irdische Bestimmung, an die Verkörperung des Geistes. Anrührend ist der poetische Takt des 
Gedichts: das große, stets beklemmende Thema Todesnähe nicht direkt anzugehen, sondern vom 
Bett zu sprechen:

.Wohl unternimmt die dritte Strophe den Versuch, auch das Konkretum Bett wieder zu 
entsinnlichen, es für unberührbar und namenlos zu erklären. Warum das unmenschliche Verbot der 
Trauer? Selbst in der Klassik „weinen die Götter, es weinen die Göttinnen alle“ (beim Tode des 
Halbgotts Achill).

Trauer ist unnötig, wo die Hingabe an den Tod als Übergang gedacht wird. Benns Lyrik hat sich der 
Sehnsucht nach Entgrenzung und Ich-Zerfall, nach dem „Entformten“ mit romantischer 
Hemmungslosigkeit überlassen. Der Zuruf „Kann keine Trauer sein“ meint auch, daß es nun mit 
den unseligen Trennungen und Mischungen vorbei sein wird. Er wirkt stolz und resigniert zugleich, 
meint die Abwehr des Mitleidens, wie das Nietzsches „fröhliche Wissenschaft“ begründet hat: 
Abkehr von Gram und Grämlichkeit im Namen einer zukünftigen Menschlichkeit, die sich als „der 
Erbe aller Vornehmheit alles vergangnen Geistes“ weiß. Trauer erreicht auch nicht die Lehre von 
der Form: „Es gibt keine Wirklichkeit“, hat Benn immer wieder betont. Das wiederholt er im Urteil 
„unberührbar“ – gewiß nicht ohne Trauer.

Kann keine Trauer sein, sagt der Philosoph, möglicherweise nach dem Vorbild des Morgenstern-
Beamten, „weil nicht sein kann, was nicht sein darf“. Das Wallen, Huschen, Sichregen im 
Abschiedsgedicht aber steht gegen das „unberührbar“, ist irdisch und überirdisch zugleich. Die 
Bewegung übergreift, umgreift das Ich: das betränte Holz ist wieder zum Kinderbett geworden, zur 
Wiege, die sich bewegt. So lenkt der Schluß auf den Anfang zurück: „fast Kinderbett“ – die 
Regression, die Benn so gern bis ins Elementarische zurücktrieb, macht beim mütterlichen 
Zuspruch, „schlafe ein!“ halt. Diese Geste, die Unwirklichmachung der Unwirklichmachung, ist für 
Benn so unerhört, daß man geneigt ist, ihm „Kann keine Trauer sein“ als Versöhnungsgefühl zu 
glauben.
Alexander von Bormann aus Marcel Reich-Ranicki (Hrsg.): 1400 Deutsche Gedichte und ihre 
Interpretationen. Von Gottfried Benn bis Nelly Sachs. Insel Verlag, 2002


